*Иеромонах Сергий (Миронюк)*

*Павлово-Посадский Покровско-Васильевский монастырь*

**ДОКЛАД НА ТЕМУ ГЛОБАЛЬНЫЕ ВЫЗОВЫ СОВРЕМЕННОСТИ И ДУХОВНЫЙ ВЫБОР ЧЕЛОВЕКА**

Ойкумена – древнегреческий термин, обозначающий известный обитаемый мир. В наше время не осталось ни одного уголка планеты, который был бы сокрыт и не являлся бы частью ойкумены. Ойкумена XXI века испещрена связями: практически все народы живут в едином информационном пространстве, экономики стран переплетены, постепенно стираются территориальные границы, упраздняются суверенитеты, унифицируется культура. Планета превращается в единое поле, оканчиваются времена народов, человечество становится единым организмом, причем организмом больным.

 После грехопадения весь род человеческий оказался подверженным болезням, страданию и смерти. За ослушание первых людей была проклята и земля: Терния и волчцы произрастит она тебе… в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят, ибо прах ты и в прах возвратишься*[[1]](#footnote-1)*. Не идет ли здесь речь о так называемых вызовах человечеству? И не являются ли эти вызовы попущением Божиим за попрание заповедей?

Людям, живущим в мире, раздираемом страстями, было дано обетование о Спасителе этого мира. Христос-Спаситель говорил о *камне, который отвергли строители, тот самый* *сделался главой угла[[2]](#footnote-2).* Но безрелигиозное человечество XXI века не понимает, что только Христос и есть *«*тот камень, на котором может устойчиво стоять здание человеческого бытия, иначе, человечество и созданная им цивилизация беззащитны под ударами стихий временного и мятущегося мира и тем самым обречена на противоречия и сомнения»*[[3]](#footnote-3)*.

Современный мир, эта глобальная ойкумена, занят решением множества проблем, подвержен всевозможным кризисам: экономическим, политическим, экологическим. Создаются международные организации, комитеты, клубы. Все озабочены судьбой, успешным выживанием и дальнейшим развитием человеческой технократической цивилизации. *По причине умножения беззакония[[4]](#footnote-4)* множатся и попущенные Богом вызовы этой Каиновой цивилизации.

Сегодняшняя высокотехнологическая цивилизация ставит перед человечеством серьезнейшие вопросы, прежде всего касающиеся понимания цели человеческой жизни и самой природы человека. Многие ученые, деятели культуры, религиозные деятели говорят о том, что наш век характеризуется попыткой расчеловечивания человека с использованием достижений техники и введением новых этических норм жизни. В этой связи хотелось бы привести слова, сказанные Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом на открытии XХI Всемирного русского народного собора, посвященного теме «Россия в XXI веке: исторический опыт и перспективы развития», состоявшемся 1 ноября 2017 года:

«Вера в технологию сегодня — то же, чем была вера в прогресс. Это тоже своеобразная квазирелигия. Это вера человека в то, что с помощью науки и технологий можно достичь совершенства и бессмертия, полной власти над своим телом, над природой, над жизнью. Но это невозможно. Потому что источник совершенствования находится внутри человека, а не снаружи. Все это ведет в сторону от магистрального христианского пути. В конечном счете — в сторону расчеловечивания, гипертрофированной индивидуализации, а значит, и разрушению социума и концу истории. Это борьба за определение того, что есть «человек»»[[5]](#footnote-5).

Человечество сейчас остро переживает антропологический кризис, который, по мнению многих исследователей, порожден слишком интенсивным развитием техногенной цивилизации. Проявляется кризис, в основном, в генетических изменениях в человеке из-за воздействия окружающей среды, а также в духовной деградации. Антропогенное воздействие на природную среду вызывает ее радикальные изменения: нарушается экологический баланс, и природа начинает отвечать различного рода катаклизмами. Разрушаются природно-биологические свойства человека, каждое новое поколение становится слабее предыдущего. Людям приходится приспосабливаться к новым условиям жизни, кроме того, современный человек оказывается морально и физически не готовым к восприятию и использованию достижений слишком быстро развивающейся науки и техники, что может привести к генетическому вырождению человечества. Общество потребления, порождаемое научно-техническим прогрессом, выхолащивает из человека присущие ему человеческие качества: способность любить, сострадать, видеть прекрасное, осмысливать бытие в целом. Современный человек мыслит внешними категориями, это приводит к духовно-нравственной деградации, которая состоит в отходе от нравственных и моральных норм, в стремлении к комфортному существованию любой ценой во многом за счет изоляции от общества и уходе в виртуальную реальность.

Антропологический кризис, ставший лидирующим среди прочих кризисных явлений современности, привлекает к себе внимание различных сообществ: научного, культурного, философского, религиозного. Все понимают значимость его разрешения.

Именно на почве антропологического кризиса во второй половине XX века возникает движение трансгуманизма. Это мировоззренческое движение, занимающееся вопросами улучшения человеческой природы с целью улучшения жизни на основе новейших технологий. Оно зародилось на Западе. Его основателями можно считать последователей эволюционного учения Чарльза Дарвина и философии Фридриха Ницше, провозгласившего «смерть Бога» и рождение «сверхчеловека». Термин трансгуманизм был введен в 1957 году Джулианом Хаксли, известным общественным деятелем, учёным биологом-эволюционистом, основателем и первым руководителем ЮНЕСКО.

Трансгуманизм ставит перед собой конкретные проблемы и решает совершенно конкретные задачи в области отношений человечества и природы. Он пытается разрешить проблемы антропологического кризиса. По существу, он становится единственной идеологией в постхристианском обществе, обещающей человечеству успешное поступательное развитие и устранение вызовов глобального характера.

Трансгуманисты считают, что улучшением человеческого вида с помощью технологий должно привести к решению многих проблем человечества таких, как болезни, голод, бедность. Они считают также реальным продление человеческой жизни и обретение человечеством бессмертия.

Исторические и мировоззренческие корни трансгуманизма кроются в гуманизме – системе взглядов и широком течении общественной мысли, возникшем во времена эпохи Возрождения. Основной идеей гуманистов было улучшение человеческой природы и перенесение человека в центр мира. Гуманизм антропоцентричен, так как воспринимает человека как абсолютную ценность и мерило истины. В гуманизме понятие греха отсутствует, критерием поведения человека в обществе являются правовые нормы. В XIX–XX веках гуманизм расширил своё влияние на весь мир и стал главной действующей моделью глобализации. Возникшее в середине XX века движение под названием трансгуманизм, по сути – это гуманизм, оснащенный научными достижениями, позволяющими успешно реализовывать гуманистические идеи. В XXI веке трансгуманизм, пропагандирующий улучшение качества жизни, приобрел статус широкого международного движения.

Слово трансгуманизм происходит от лат. trans – сквозь, через, за и homo – человек. Трансгуманизм как научное течение, опираясь на теорию эволюции Дарвина, выдвигает предположение о том, что человек – это не заключительное звено эволюции, и, следовательно, он способен совершенствоваться до бесконечности.

Главной целью трасгуманизма является создание постчеловека и достижение бессмертия. Предполагается достигнуть это путем соединения NBIC (НБИКС) технологий: нанотехнологии, биотехнологии, информационных технологий и когнитивистики (когнитивистика — научное направление, объединяющее [теорию познания](https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/8670), [когнитивную психологию](https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/9518), [нейрофизиологию](https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/238831), когнитивную [лингвистику](https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/10) и теорию [искусственного](https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/1423) интеллекта). С помощью этого мощного соединения планируется преодолеть слабую человеческую природу. В этом направлении работают такие институты, как NASA и Google. Благодаря их совместным усилиям был создан Институт Сингулярности. Сингулярность – это феноменально быстрый научно-технический [прогресс](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D1%80%D0%BE%D0%B3%D1%80%D0%B5%D1%81%D1%81), основанный на мощном искусственном интеллекте (превосходящем человеческий) и киборгизации людей. По прогнозам трансгуманистов это произойдёт, примерно, в 2045 году. Во главе Института Сингулярности стоит Рей Курцвейл – учёный, футуролог, технический директор Google .

Рэймонд Курцвейл считает, что непрерывно ускоряющееся техническое развитие уже к 2050 году позволит создать постчеловека, способности которого будут принципиально отличаться от способностей современных людей. **Ученый**  в видеоанонсе международного конгресса «Глобальное будущее 2045», который состоялся в Нью-Йорке в июне 2013 года, рассказал о том, каким будет постчеловек: «Нанороботы, имплантированные в наш мозг, сделают нас богоподобными…Мы будем становиться всё более не биологическими существами, пока не дойдём до состояния, когда не биологическая часть станет превалировать, а биологическая потеряет своё значение. У нас будут небиологические тела. Мы сможем создавать тела с помощью нанотехнологий, мы сможем создавать виртуальные тела и виртуальную реальность»[[6]](#footnote-6). По его прогнозу в 2042 году произойдет первая потенциальная реализация бессмертия благодаря работе нанороботов, которые будут дополнять иммунную систему и бороться с болезнями.

Мировоззрение трансгуманизма, исключающее из существования человека духовный аспект, коренным образом отличается от мировоззрения религиозного. Оно не только говорит о возможности достижения бессмертия здесь, в этом мире, но и отрывает человека от реалий земного существования – от памятования о грехе. Уходя в виртуальный мир, отдавая свой ум воображению, отказываясь от своего тела, человек окончательно теряет свою целостность и возможность восстановления связи с Творцом.

Магистральный путь человечества в христианстве сотериологичен и христоцентричен. Он был предложен его основоположником – Христом: *Я есмь путь и истина и жизнь[[7]](#footnote-7)*. Христос преподает Свое учение: *никто не приходит к Отцу*, *как только через Меня[[8]](#footnote-8)*, ибо *Я есмь дверь: кто войдет Мною, тот спасется[[9]](#footnote-9).*

Задача христианской антропологии и заключается в том, чтобы направить человека по пути духовного возрастания и соединения со своим Творцом, по образу которого он создан. Понятие об образе и подобии Божием в человекеявляется ключевым моментом христианской антропологии. Каждый человек, приходящий в мир, имеет образ Божий. Подобие же – это задача, которая стоит перед человеком, и которую он должен решать в течение всей своей жизни. Для того, чтобы уподобиться Богу необходимо, прежде всего, восстановить свою антропологическую целостность, утраченную людьми в акте грехопадения. Митрополит Иерофей Влахос так описывает эту утрату: «Церковь часто говорит о падении человека и о смерти, появившейся в результате этого падения. Телесная смерть последовала за духовной. Душа утратила нетварную благодать Божию, ум же потерял связь с Богом и подвергся помрачению. Это помрачение и омертвение он передал и телу»[[10]](#footnote-10).

Согласно православной антропологии, человек имеет сложную природу. Он состоит из духа, души и тела.

Душа имеет три силы:

*-мыслительную*, которая по-другому называется умом;

*- раздражительную* (чувство);

*- желательную* (волю).

До грехопадения умная (мыслительная) сущность человека была сосредоточена в области сердца. Здесь, в сердце духовном, ум и дух человеческий были слиты воедино. Ум был занят молитвой, поддерживая связь с миром духовным.

Помимо ума имеется особый инструмент души – рассудок или интеллектуальный аппарат, причем ум и рассудок – различные начала. Рассудок человека всегда локализован в области головного мозга – это аналитический инструмент взаимодействия с материальным миром. Совместное проявление ума и рассудка называется разумом. Состояния сознания человека определяются тем соотношением, в каком в данный момент взаимодействуют ум и рассудок: заняты ли они в равной мере или одно из этих начал доминирует.

При грехопадении произошла катастрофа, и одно из ее трагических последствий – это потеря богообщения: ум, отъединившийся от духа и разлученный с сердцем, сосредоточился в районе головы, слившись с рассудком и вместе с ним вступив в общение с земным материальным миром. Ум начал жить не своей жизнью. Созданный для жизни в духе, в Боге, ум стал пресмыкаться по земле, обрекая себя на плотское существование. В теперешнем обычном состоянии человек действует через рассудок, посредством воображения. Архимандрит Софроний Сахаров так характеризует это состояние: «ум человека приобретает внешние познания в отрыве от сердца», «современная цивилизация строится на этом принципе отрыва ума от сердца», «примат в бытии человека отдан рассудку, который устанавливает иерархию ценностей. Проблема сия весьма обширна и чрезвычайно важна для всей нашей цивилизации в прошлом и в будущем. В своем крайнем выражении гуманизм отрицает Бога, а, следовательно, сводит человека к одному измерению, к одному плану, где космическое бытие детерминировано законами естества».[[11]](#footnote-11)

Большое значение в христианской антропологии придается также и телу. Тело именуется храмом Духа Святаго. Приведем слова из евангелия: *Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Святаго Духа,*

*Которого имеете вы от Бога, и вы не свои?[[12]](#footnote-12).* *Разве не знаете, что вы храм Божий, и Дух Божий живет в вас? Если кто разорит храм Божий, того покарает Бог: ибо храм Божий свят, а этот храм – вы*[[13]](#footnote-13). Душа, согласно учению святых отцов, распоряжается телом. Болезнь души распространяется и на тело. Таким образом, первейшая задача, которая стоит перед человеком – это исцеление от последствий грехопадения и обретение целостности. Главная цель лечения, по словам святителя Григория Паламы, заключается в том, чтобы вернуть «рассеянный по внешним ощущениям ум» из внешнего мира в сердце, эту «сокровищницу помыслов» и «первый телесный разумный орган»[[14]](#footnote-14).

Задачу исцеления человека ставит перед собой исихазм. Исихазм (от греч. ησυχια (исихия) – покой, безмолвие) – древняя традиция духовной практики, составляющая основу православной аскетики и являющаяся сутью православного предания.

Исихазм – это жизнь в безмолвии. Исихазм известен и как богословское движение XIV века, главным представителем которого был святитель Григорий Палама. Последователи этого движения, используют специальный психосоматический метод подвижничества. Их задача –соединить ум с сердцем с помощью божественной благодати и таким образом достичь общения с Богом.

Современный исследователь исихазма Сергей Сергеевич Хоружий ясно и кратко описывает весь процесс исихастского делания: «Ядро исихастской практики – школа молитвенного делания: непрестанное творение молитвы Иисусовой (Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя, грешного), исключающее всякую образную медитацию, активность воображения… Характер молитвы меняется с углублением практики; в целом же, вся "лествица" аскезы включает следующие основные ступени: покаяние, или "врата духовные" - борьба со страстями - исихия - "сведение ума в сердце", т.е. объединение, связывание в одну структуру умственных и аффективных энергий - бесстрастие - "чистая молитва"…созерцание нетварного света - преображение и обожение. Важная черта практики - ее холистичность: ею захватываются все уровни организации и, в частности, соматика человека; "тело обоживается вместе с душою"[[15]](#footnote-15) »[[16]](#footnote-16)

Обожение по мнению святых отцов является целью человеческой жизни. По словам известного греческого ученого, исследователя паламизма, Георгия Мандзаридиса «Человек может уже в этой жизни реально испытать обожение. Григорий Палама, как и другие византийские мистические богословы, связывает этот опыт с практикой непрестанной молитвы, цель которой – постоянное общение с Богом и видение нетварного света. Этот свет не сотворен, он – не символ божественной славы, но нетварная, исходящая из Божией сущности естественная энергия, которая, являясь человеку и соединяясь с ним, служит самым верным свидетельством его обожения и высшей формой богопознания».[[17]](#footnote-17) Обожение человека начинается в этой жизни и станет совершенным и необратимым в веке будущем.

Отказ от признания того, что человек есть образ Божий, стремящийся к подобию, приводит к утверждению греха. По сути, именно это и является конечной целью трансгуманизма – бессмертие индивидуумов не признающих собственной греховности. Современное общество живет категориями века сего, ставя во главу угла тварь. Зацикленность на тварном мешает движению к нетварному, мешает человечеству осуществлять свое божественное предназначение, заключающееся в уподоблении Богу, о котором говорит святоотеческое предание. Подобное противоречие, доведенное до предела, может привести к самоуничтожению мира и человечества. Именно такой исход глобальной технократической цивилизации описан в церковной апокалиптической литературе.

В евангельском апокалипсисе говорится о том, что *и будут знамения в солнце и луне и звездах, а на земле уныние народов и недоумение; и море восшумит и возмутится; люди будут издыхать от страха и ожидания бедствий, грядущих на вселенную, ибо силы небесные поколеблются[[18]](#footnote-18)*. Вызовы человечеству, начавшиеся после грехопадения, не прекратятся до последних времен. *Ибо если с зеленеющим деревом это делают, то с сухим что будет?[[19]](#footnote-19)*

Господь дает совет верующим в Него: *итак, бодрствуйте на всякое время и молитесь, да сподобитесь избежать всех сих будущих* *бедствий и предстать пред Сына Человеческого[[20]](#footnote-20)*. И это единственный духовный выбор перед лицом всевозможных вызовов во всякое время и во всяком месте – другой выбор в Евангелии не указан.

В наше время, когда человека пытаются лишить свободы выбора, подогнать под общую, удобную для управления обществом схему, якобы для упрощения борьбы с теми самыми вызовами, трудно устоять передпротиворечиями, сомнениями и страхами, которыми охвачено все человечество.

В Откровении Иоанна, а именно, в событиях снятия 5-ти печатей, описан общий сценарий кризисов для всех государств и всех времён, который действует на протяжении всей истории Церкви. В конце времён этот сценарий примет глобальныйхарактер. Речь идет о лжепроповеди – войне – голоде – смерти и мученичестве.

В главе 13 Откровения Иоанна так описывается борьба глобального диктатора, который встанет во главе глобальной ойкумены, с христианами последних времен: *дано было ему вести войну со святыми и победить их; и дана была ему власть над всяким коленом, и народом, и языком, и племенем. И поклонятся ему все живущие на земле, которых имена не написаны в книге жизни у Агнца, закланного от создания мира. Кто имеет ухо, да слышит. Кто ведёт в плен, тот сам пойдёт в плен; кто мечом убивает, тому самому надлежит быть убиту мечом. Здесь терпение и вера святых[[21]](#footnote-21)*. Отсюда можно сделать вывод о том, что устоять в сделанном христианином правильном выборе, о котором говорилось выше, поможет только терпение, вера и упование на Господа. Аминь.

**БИБЛИОГРАФИЯ**

1. Григорий Палама, свт. Триады в защиту священнобезмолствующих. –М:1995. – 429с.

2. Георгий ( Мандзаридис ). Обожение человека. По учению святителя Григория Паламы. – Сергиев Посад: Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 2010. – 128с.

3. [Иерофей](https://www.rulit.me/author/vlahos-mitropolit-ierofej) (Влахос), митр. [Православная психотерапия](https://www.rulit.me/books/pravoslavnaya-psihoterapiya-svyatootecheskij-kurs-vrachevaniya-dushi-download-free-27324.html). – Сергиев Посад: Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 2004.– 367с.

4. Кирилл, Святейший Патриарх Московский и всея Руси. Речь на открытии XХI Всемирного русского народного собора / ВРНС. 2017. URL: <https://vrns.ru/news/4652> (дата обращения 15 октября 2022)

5. Курцвэйл Рэймонд. Речь в видеоаннонсе международного конгресса «Глобальное будущее 2045». Litsovet.ru / URL: <http://www.litsovet.ru/index.php/material.read?material_id=527320(дата> обращения 18 октября 2022)

6. Софроний (Сахаров), архим. Таинство христианской жизни. – Эссекс: ТСЛ, 2009. – 272с.

7. Ким Н., свящ. О христианской антропологии. – СПб: Алтейя, 2003. – 300с.

8. Хорунжий С.С. Проблема постчеловека или Трансформативная антропология глазами Синергийной антропологии. – М.: Филсофские науки, 2008. –. 90с.

9. Хорунжий С.С. Православная аскеза - ключ к новому видению человека. [Pravmir.ru](https://www.pravmir.ru/) / URL: <https://lib.pravmir.ru/library/readbook/1478> (дата обращения 18 октября 2022)

1. Быт. 3:18–19 [↑](#footnote-ref-1)
2. Мф. 22:42 [↑](#footnote-ref-2)
3. Ким Н., свящ. О христианской антропологии. СПб: Алтейя, 2003. С. 293. [↑](#footnote-ref-3)
4. Мф. 24:12 [↑](#footnote-ref-4)
5. Кирилл, Святейший Патриарх Московский и всея Руси. Речь на открытии XХI Всемирного русского народного собора / ВРНС. 2017. URL: <https://vrns.ru/news/4652> (дата обращения 15 октября2022) [↑](#footnote-ref-5)
6. Курцвейл Рэймонд. Речь в видеоаннонсе международного конгресса «Глобальное будущее 2045» / Литсовет.ру / URL: <http://www.litsovet.ru/index.php/material.read?material_id=527320(дата> обращения 18октября 2022) [↑](#footnote-ref-6)
7. Ин. 14: 6. [↑](#footnote-ref-7)
8. Ин. 14:6 [↑](#footnote-ref-8)
9. Ин. 10:9 [↑](#footnote-ref-9)
10. [Иерофей](https://www.rulit.me/author/vlahos-mitropolit-ierofej) (Влахос), митр. [Православная психотерапия](https://www.rulit.me/books/pravoslavnaya-psihoterapiya-svyatootecheskij-kurs-vrachevaniya-dushi-download-free-27324.html). - Сергиев Посад: Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 2004. С.111. [↑](#footnote-ref-10)
11. Софроний (Сахаров), архим. Таинство христианской жизни. - Эссекс: ТСЛ, 2009. С.203, 229. [↑](#footnote-ref-11)
12. 1 Кор. 6:19 [↑](#footnote-ref-12)
13. 1 Кор. 3:16-17 [↑](#footnote-ref-13)
14. Григорий Палама, свт. Триады в защиту священнобезмолствующих. - М: 1995. С.43. [↑](#footnote-ref-14)
15. Григорий Палама, свт. Триады в защиту священнобезмолствующих. - М: 1995. С.99 [↑](#footnote-ref-15)
16. Хоружий С.С. Православная аскеза - ключ к новому видению человека. / [Pravmir.ru](https://www.pravmir.ru/) URL: <https://lib.pravmir.ru/library/readbook/1478> (дата обращения 18октября 2022) [↑](#footnote-ref-16)
17. Мандзаридис Георгий. Обожение человека По учению святителя Григория Паламы. **–** Сергиев Посад**:** Свято-Троицкая Сергиева Лавра,2010. С.83. [↑](#footnote-ref-17)
18. Лук. 21:25, 26 [↑](#footnote-ref-18)
19. Лук.23:31 [↑](#footnote-ref-19)
20. Лук. 21:36 [↑](#footnote-ref-20)
21. Откр.13:7-10 [↑](#footnote-ref-21)